
Reflexão da Competência 02 

Cosmovisão e Consciência Pós-moderna  

 

1. Cosmovisão: conceito, função e caráter formativo  

O conceito de cosmovisão refere-se ao conjunto relativamente 

coerente — ainda que muitas vezes implícito — de pressupostos ontológicos, 

epistemológicos, axiológicos e narrativos por meio dos quais indivíduos e 

comunidades interpretam a realidade e orientam suas práticas. A cosmovisão 

opera como uma estrutura profunda de sentido, moldando não apenas crenças 

explícitas, mas também disposições afetivas, critérios morais, prioridades 

existenciais e padrões de ação. Nesse sentido, ela funciona como uma 

verdadeira lente interpretativa, influenciando a compreensão do mundo, do 

ser humano, do conhecimento, da moralidade e do propósito da existência. 

Uma das definições mais clássicas e amplamente utilizadas na 

literatura contemporânea é apresentada por James W. Sire, que concebe 

cosmovisão como: 

            “Uma cosmovisão é um compromisso, uma orientação fundamental do 

coração, que pode ser expressa como uma história ou como um 

conjunto de pressupostos (assunções que podem ser verdadeiras, 

parcialmente verdadeiras ou inteiramente falsas), os quais sustentamos 

de forma consciente ou inconsciente acerca da constituição básica da 

realidade, e que fornecem o fundamento sobre o qual vivemos, nos 

movemos e existimos” (Sire, 2015, p. 20). 

 

Essa definição é particularmente significativa por enfatizar que a 

cosmovisão não se limita a um sistema intelectual formal, mas envolve um 

compromisso existencial profundo (“orientação do coração”). Ao destacar que 

tais pressupostos podem ser mantidos de forma consciente ou inconsciente, 



Sire evidencia o caráter pré-reflexivo e formativo da cosmovisão, que 

antecede e molda decisões, julgamentos e comportamentos cotidianos. 

Nesse sentido, a cosmovisão não é opcional nem restrita a 

especialistas; ela é inevitável e universal. Como afirma o próprio Sire, todos 

operam a partir de uma cosmovisão, mesmo quando não são capazes de 

articulá-la conceitualmente. Assim, a cosmovisão exerce uma função 

normativa silenciosa, orientando expectativas, interpretações da realidade e 

critérios de valor. 

Avançando nessa compreensão, Craig G. Bartholomew e Michael W. 

Goheen aprofundam o conceito ao enfatizar o caráter narrativo das 

cosmovisões. Para os autores, visões de mundo não são primariamente 

conjuntos abstratos de ideias, mas histórias abrangentes que estruturam o 

sentido da existência. Eles afirmam: 

            “As cosmovisões são as histórias pelas quais vivemos. Elas fornecem 

a narrativa abrangente que dá sentido à nossa vida, moldando nossa 

identidade, nosso senso de propósito e nossa compreensão do que está 

errado no mundo e de como ele pode ser restaurado” (Bartholomew & 

Goheen, 2014, p. 25). 

 

Essa perspectiva narrativa amplia significativamente a compreensão 

do caráter formativo da cosmovisão. Ao organizar a realidade em forma de 

história, a cosmovisão oferece categorias para interpretar origem, identidade, 

vocação, sofrimento, mal, esperança e futuro. Assim, ela não apenas explica o 

mundo, mas forma o sujeito que age nele, moldando sua percepção de si 

mesmo e de seu lugar na história. 

Do ponto de vista educacional, ético e vocacional, essa função 

narrativa é decisiva. Bartholomew e Goheen (2014) argumentam que 

cosmovisões moldam práticas antes mesmo de serem tematizadas 



teoricamente, influenciando escolhas profissionais, compromissos morais e 

engajamentos missionais. Em contextos religiosos, essa dimensão torna-se 

ainda mais evidente, pois a cosmovisão estrutura a compreensão de chamado, 

missão e responsabilidade diante de Deus e da comunidade. 

Além disso, a literatura destaca que a cosmovisão possui um caráter 

integrador, conectando razão, emoção, imaginação e prática. Ela fornece 

coerência interna à experiência humana, especialmente em contextos culturais 

marcados por pluralismo, relativismo e fragmentação. Quando fragilizada ou 

ausente, tende a emergir uma experiência de desorientação existencial, na 

qual decisões tornam-se inconsistentes e valores perdem estabilidade. 

Dessa forma, pode-se afirmar que a cosmovisão exerce funções 

epistemológicas (como conhecemos a realidade), axiológicas (o que 

valorizamos), éticas (como devemos agir) e teleológicas (para onde 

caminhamos). Essas funções evidenciam que a cosmovisão constitui um eixo 

estruturante do desenvolvimento humano integral, sendo decisiva para 

processos de formação, liderança e desenvolvimento vocacional. 

Em síntese, a cosmovisão não representa um elemento periférico ou 

meramente teórico no debate acadêmico contemporâneo, mas um fundamento 

formativo central, a partir do qual identidades são construídas, práticas são 

orientadas e compromissos são sustentados. Em contextos marcados pela 

consciência pós-moderna, essa compreensão torna-se ainda mais relevante, 

pois revela como indivíduos e comunidades buscam coerência e sentido em 

meio à fragmentação cultural. 

 

2. Consciência pós-moderna: gênese e características centrais 



A chamada consciência pós-moderna emerge no cenário intelectual do 

final do século XX como uma reação crítica aos fundamentos 

epistemológicos, antropológicos e éticos da modernidade. Tal reação dirige-

se, sobretudo, à confiança moderna na razão autônoma, no progresso linear, 

na neutralidade da ciência e na capacidade de grandes sistemas explicativos 

— os chamados metarrelatos — de oferecer sentido universal à história, ao 

conhecimento e à moralidade. 

Um marco fundacional dessa virada crítica é a obra de Jean-François 

Lyotard, que define a condição pós-moderna como: 

“Simplificando ao extremo, considero pós-moderna a incredulidade 

em relação aos metarrelatos” (Lyotard, 1984/2010, p. 7, tradução nossa). 

Com essa afirmação, Lyotard aponta para o colapso das grandes 

narrativas legitimadoras — como o progresso iluminista, a emancipação 

racional ou a redenção histórica — que sustentaram a modernidade. Na 

consciência pós-moderna, tais narrativas passam a ser vistas com suspeita, por 

serem percebidas como instrumentos de poder, exclusão ou dominação 

simbólica. Em seu lugar, emergem micro-narrativas locais, provisórias e 

plurais, centradas na experiência subjetiva e nos contextos específicos. 

Essa mudança produz uma profunda fragmentação epistemológica, na 

qual o conhecimento deixa de ser compreendido como universal e cumulativo, 

passando a ser visto como situado, contingente e dependente de jogos de 

linguagem. Como afirma Lyotard: 

“O saber pós-moderno refina nossa sensibilidade para as diferenças e 

reforça nossa capacidade de suportar o incomensurável” (Lyotard, 1984/2010, 

p. 25). 



Essa valorização da diferença e da pluralidade, embora tenha potencial 

emancipatório, também gera efeitos ambíguos, especialmente no que diz 

respeito à verdade, à ética e à identidade. 

A análise sociológica dessa condição é aprofundada por Zygmunt 

Bauman, que descreve a pós-modernidade — ou, em sua formulação 

posterior, a modernidade líquida — como um contexto marcado por fluidez, 

instabilidade e precariedade dos vínculos humanos. Bauman afirma: 

“Os padrões e configurações já não são ‘dados’, nem ‘auto-evidentes’; 

eles são muitos, chocam-se entre si e mudam com demasiada rapidez para se 

consolidarem como hábitos” (Bauman, 2013, p. 7). 

Nesse cenário, a identidade deixa de ser compreendida como algo 

recebido ou construído a partir de referenciais estáveis, tornando-se um 

projeto permanente de escolha e reinvenção. O indivíduo pós-moderno é 

continuamente convocado a decidir quem é, no que acredita e como deve 

viver, sem dispor de estruturas sólidas que sustentem tais escolhas. Bauman 

observa que: 

“A tarefa de construir a identidade foi privatizada e individualizada, 

tornando-se fonte constante de ansiedade e insegurança” (Bauman, 2013, p. 

29). 

Essa fluidez identitária repercute diretamente na esfera moral, 

produzindo o que o autor descreve como instabilidade ética, na qual 

compromissos duradouros são substituídos por decisões momentâneas, 

frequentemente orientadas por conveniência, emoção ou utilidade imediata. 

De forma complementar, Charles Taylor oferece uma análise filosófica 

profunda da consciência contemporânea ao introduzir o conceito de 



imaginário social secular. Em sua obra A Secular Age, Taylor argumenta que 

a principal transformação da modernidade tardia não consiste simplesmente 

no declínio da religião, mas na mudança das condições de crença. Ele afirma: 

“A secularidade moderna não significa que as pessoas não acreditam 

mais em Deus, mas que a fé passou a ser apenas uma opção entre outras, e 

não mais a condição padrão da existência” (Taylor, 2007, p. 3). 

Nesse novo imaginário, a transcendência deixa de estruturar a 

compreensão coletiva da realidade e passa a ocupar um lugar opcional, 

privado e frequentemente marginal. O sentido da vida é deslocado para o 

campo da autenticidade individual, da autorrealização e da construção 

subjetiva de significado. Taylor descreve esse fenômeno como a emergência 

de um “humanismo exclusivo”, no qual: 

“O florescimento humano é compreendido e buscado inteiramente 

dentro de um horizonte imanente, sem referência necessária a qualquer 

realidade transcendente” (Taylor, 2007, p. 18). 

Essa configuração reforça a centralidade do sujeito e da experiência 

pessoal, mas também contribui para a erosão de referenciais compartilhados 

de verdade, bem e propósito, intensificando a fragmentação cultural e 

existencial. 

Dessa forma, a consciência pós-moderna pode ser caracterizada por 

quatro traços centrais: 

(1) desconfiança em relação às grandes narrativas explicativas; 

(2) pluralização e relativização da verdade; 

(3) fluidez identitária e instabilidade moral; 

(4) deslocamento do sentido para a esfera da escolha individual. 



Esses elementos ajudam a explicar tanto o potencial crítico da pós-

modernidade quanto suas tensões internas. Ao mesmo tempo em que ela 

denuncia pretensões totalizantes e valoriza a diversidade, também gera crises 

de sentido, pertencimento e orientação ética, especialmente em contextos 

formativos, vocacionais e religiosos. 

Em síntese, a consciência pós-moderna redefine profundamente a 

maneira como indivíduos e comunidades compreendem verdade, identidade e 

propósito. Essa redefinição torna a reflexão sobre cosmovisão ainda mais 

relevante, pois evidencia que, mesmo em um contexto de fragmentação e 

pluralismo, a busca humana por sentido, coerência e orientação permanece 

ativa — ainda que frequentemente desarticulada e implícita. 

 

3. A relação entre cosmovisão e consciência pós-moderna 

A relação entre cosmovisão e consciência pós-moderna é marcada por 

uma tensão estrutural que, longe de ser apenas antagônica, revela também 

possibilidades de diálogo crítico e reconstrução de sentido. Se, por um lado, a 

pós-modernidade se caracteriza pela desconfiança em relação às cosmovisões 

totalizantes — sobretudo aquelas associadas aos metarrelatos modernos de 

progresso, razão autônoma e universalismo moral —, por outro, ela não 

elimina a necessidade humana de sentido, pertencimento e orientação 

existencial. O que ocorre, antes, é um deslocamento dessa necessidade para 

formas fragmentadas, provisórias e pluralizadas de construção de significado. 

A crítica pós-moderna às cosmovisões totalizantes encontra sua 

formulação clássica em Jean-François Lyotard, para quem a incredulidade em 



relação aos metarrelatos não significa a extinção das narrativas, mas a recusa 

de sua pretensão universalizante. Como o autor afirma: 

“O grande relato perdeu sua credibilidade, seja qual for o modo de 

unificação que lhe é atribuído” (Lyotard, 1984/2010, p. 37). 

Nesse contexto, as cosmovisões deixam de ser compreendidas como 

estruturas abrangentes e normativas e passam a ser substituídas por micro-

narrativas, ancoradas na experiência individual, em contextos locais e em 

identidades fluídas. No entanto, essa fragmentação não resulta em 

neutralidade axiológica ou ausência de pressupostos últimos. Pelo contrário, 

ela produz cosmovisões implícitas, muitas vezes não tematizadas, que 

orientam práticas, desejos e escolhas sem serem submetidas a reflexão crítica 

sistemática. 

A análise sociológica de Zygmunt Bauman evidencia os efeitos 

existenciais dessa condição. Ao descrever a liberdade pós-moderna como 

desvinculada de compromissos duradouros, Bauman observa que a 

emancipação dos referenciais tradicionais não conduz necessariamente à 

autonomia plena, mas frequentemente à ansiedade e insegurança identitária. 

Segundo o autor: 

“A liberdade de escolher, quando desacompanhada de orientações 

estáveis, transforma-se em fardo; o indivíduo é condenado a buscar sozinho 

soluções biográficas para contradições sistêmicas” (Bauman, 2013, p. 33). 

Essa observação é crucial para compreender a relação entre 

cosmovisão e consciência pós-moderna. A rejeição de cosmovisões 

integradoras não elimina a necessidade de orientação, mas transfere para o 

indivíduo a responsabilidade exclusiva de construir sentido, sem o apoio de 



narrativas compartilhadas e estáveis. O resultado é uma experiência 

existencial marcada por fragilidade ética, volatilidade de compromissos e 

dificuldade de sustentar projetos de longo prazo. 

Do ponto de vista filosófico, Charles Taylor aprofunda essa análise ao 

mostrar que a consciência pós-moderna opera dentro de um horizonte 

imanente, no qual o sentido é buscado prioritariamente na autorrealização e na 

autenticidade subjetiva. Taylor afirma que: 

“Vivemos em um mundo no qual é possível viver plenamente dentro 

de um horizonte exclusivamente imanente, sem referência necessária ao 

transcendente” (Taylor, 2007, p. 543). 

Nesse horizonte, as cosmovisões deixam de ser herdadas ou recebidas 

e passam a ser construídas seletivamente, a partir de preferências individuais, 

experiências emocionais e narrativas de consumo simbólico. Contudo, Taylor 

alerta que essa condição não suprime a busca por plenitude; ela apenas a torna 

mais instável e vulnerável, pois carece de referenciais compartilhados de bem, 

verdade e propósito. 

A literatura contemporânea sugere, portanto, que a consciência pós-

moderna não é isenta de cosmovisão, mas opera a partir de cosmovisões 

fragmentadas, híbridas e frequentemente contraditórias. A crítica pós-

moderna aos metarrelatos não elimina narrativas abrangentes; ela favorece a 

proliferação de narrativas concorrentes, muitas vezes desarticuladas entre si. 

Como observa Bauman: 

“O problema não é a ausência de valores, mas o excesso deles, sem 

uma hierarquia clara que permita orientar escolhas” (Bauman, 2013, p. 57). 



Nesse cenário, a cosmovisão assume um papel paradoxal. Ao mesmo 

tempo em que é suspeita por sua pretensão totalizante, ela se torna ainda mais 

necessária como categoria analítica e formativa, capaz de revelar os 

pressupostos implícitos que orientam a vida individual e coletiva. A ausência 

de cosmovisões integradoras não conduz à neutralidade, mas à colonização do 

sentido por narrativas fragmentárias, frequentemente moldadas por interesses 

econômicos, lógicas de consumo e dinâmicas de poder simbólico. 

Dessa forma, a relação entre cosmovisão e consciência pós-moderna 

pode ser compreendida como um campo de tensão produtiva. A pós-

modernidade desafia cosmovisões a abandonarem pretensões hegemônicas e 

autoritárias, exigindo delas abertura ao diálogo, humildade epistemológica e 

sensibilidade ao contexto. Por outro lado, a própria crise de sentido pós-

moderna evidencia a necessidade de cosmovisões capazes de integrar 

identidade, ética e propósito, sem negar a pluralidade, mas oferecendo 

coerência existencial. 

Em síntese, a literatura indica que a consciência pós-moderna não 

elimina a cosmovisão, mas a desloca do campo explícito para o implícito, 

tornando ainda mais urgente sua tematização crítica. Nesse contexto, a 

reflexão sobre cosmovisão emerge como instrumento essencial para 

compreender as dinâmicas contemporâneas de identidade, pertencimento e 

orientação moral, preparando o terreno para propostas formativas que 

respondam à fragmentação cultural sem recorrer ao reducionismo ou ao 

relativismo absoluto. 

 



4. Cosmovisão cristã como resposta integradora à fragmentação 

pós-moderna 

No contexto da consciência pós-moderna — marcada por 

fragmentação epistemológica, pluralismo moral e crise de sentido — diversos 

autores sustentam que cosmovisões narrativas, éticas e integradoras oferecem 

respostas mais consistentes às demandas existenciais contemporâneas do que 

abordagens meramente técnicas ou relativistas. Nesse cenário, a cosmovisão 

cristã tem sido apresentada não como um retorno acrítico a metarrelatos 

modernos, mas como uma proposta narrativa alternativa, capaz de dialogar 

criticamente com a pluralidade cultural sem renunciar à verdade, à ética e à 

transcendência. 

Um dos pensadores mais influentes nessa discussão é Lesslie 

Newbigin, que argumenta que o evangelho cristão deve ser compreendido 

como uma cosmovisão pública, e não reduzido a uma experiência privada ou 

a um conjunto de crenças subjetivas. Para Newbigin, a privatização da fé — 

típica da modernidade tardia e da pós-modernidade — empobrece tanto a 

teologia quanto o debate público. Ele afirma: 

“O evangelho não é uma verdade religiosa privada para indivíduos 

piedosos, mas a verdade pública sobre a qual o mundo inteiro deve ser 

compreendido” (Newbigin, 2013, p. 10). 

Essa afirmação é central para a relação entre cosmovisão cristã e pós-

modernidade, pois desafia a dicotomia moderna entre fatos públicos e valores 

privados. Ao insistir no caráter público do evangelho, Newbigin propõe uma 

cosmovisão que dialoga com o pluralismo sem se impor de maneira 

autoritária, reconhecendo a legitimidade do debate cultural, mas recusando a 



marginalização da fé ao âmbito do subjetivo. Para o autor, a cosmovisão cristã 

oferece uma narrativa capaz de interpretar a totalidade da experiência 

humana, incluindo ciência, ética, política e cultura. 

Essa compreensão é aprofundada por Craig G. Bartholomew e 

Michael W. Goheen, que descrevem a cosmovisão bíblica como um grande 

drama redentivo, estruturado narrativamente em torno de quatro movimentos 

fundamentais: criação, queda, redenção e restauração. Segundo os autores: 

            “A Escritura apresenta uma narrativa abrangente que fornece uma 

estrutura coerente para compreender a realidade, integrando a origem 

do mundo, a condição humana, o problema do mal e a esperança de 

renovação de todas as coisas” (Bartholomew & Goheen, 2014, p. 29). 

 

Essa estrutura narrativa distingue a cosmovisão cristã tanto dos 

metarrelatos modernos quanto das micro-narrativas pós-modernas. 

Diferentemente do otimismo moderno centrado no progresso técnico ou 

científico, a narrativa bíblica reconhece a profundidade do mal, da ruptura e 

do sofrimento. Ao mesmo tempo, diferentemente do ceticismo pós-moderno, 

ela sustenta uma esperança escatológica que confere sentido ao presente sem 

negá-lo ou absolutizá-lo. 

Bartholomew e Goheen argumentam ainda que essa narrativa possui 

um caráter profundamente formativo e missional, pois molda identidade, ética 

e propósito: 

“Viver dentro da narrativa bíblica significa ter a imaginação moldada 

por ela, de modo que nossas práticas, valores e vocações sejam orientados 

pela história que Deus está contando com o mundo” (Bartholomew & 

Goheen, 2014, p. 34). 



Nesse sentido, a cosmovisão cristã não se limita a oferecer respostas 

conceituais à fragmentação pós-moderna, mas propõe uma forma alternativa 

de habitar o mundo, na qual fé, ética e missão estão integradas. 

De modo complementar, Alister E. McGrath argumenta que a 

cosmovisão cristã possui particular ressonância no contexto pós-moderno 

justamente por reconhecer os limites da razão e valorizar dimensões como 

imaginação, experiência e desejo, sem abdicar da verdade como categoria 

significativa. McGrath afirma: 

“A fé cristã não rejeita a razão, mas reconhece seus limites e a integra 

com a imaginação, a experiência e a prática moral, oferecendo uma visão de 

mundo intelectualmente responsável e existencialmente satisfatória” 

(McGrath, 2017, p. 52). 

Essa abordagem evita tanto o racionalismo moderno quanto o 

relativismo pós-moderno. Ao reconhecer a legitimidade da experiência sem 

absolutizá-la, a cosmovisão cristã oferece um equilíbrio epistemológico que 

dialoga com a sensibilidade pós-moderna, ao mesmo tempo em que resiste à 

dissolução da verdade em mera preferência subjetiva. McGrath acrescenta 

que: 

“Em um mundo cético em relação às grandes explicações, a fé cristã 

comunica sua verdade não apenas por argumentos, mas por meio de uma 

visão de mundo que faz sentido da vida como um todo” (McGrath, 2017, p. 

61). 

À luz dessas contribuições, pode-se afirmar que a cosmovisão cristã 

emerge como uma resposta integradora à fragmentação pós-moderna, não por 

negar a pluralidade ou impor uniformidade cultural, mas por oferecer uma 



narrativa coerente capaz de sustentar identidade, ética e esperança. Ela 

responde à crise de sentido contemporânea ao integrar transcendência e 

imanência, razão e imaginação, verdade e amor, evitando tanto o dogmatismo 

quanto o relativismo. 

Em síntese, a literatura indica que, em um contexto marcado pela 

dispersão de sentidos e pela fragilidade de referenciais comuns, a cosmovisão 

cristã apresenta-se como uma alternativa formativa robusta, capaz de dialogar 

criticamente com a consciência pós-moderna e de oferecer fundamentos para 

liderança, formação e desenvolvimento vocacional orientados por propósito, 

responsabilidade ética e esperança escatológica. 

 

5. Implicações para formação, liderança e desenvolvimento 

vocacional 

No campo da formação humana, a integração entre cosmovisão e 

consciência pós-moderna evidencia que processos educativos não são neutros, 

mas sempre orientados por pressupostos ontológicos, epistemológicos e 

axiológicos que moldam identidades, valores e práticas. Em contextos 

marcados pela fragmentação pós-moderna, a educação tende a privilegiar 

competências instrumentais e resultados mensuráveis, frequentemente 

dissociados de questões de sentido, identidade e propósito. Tal dissociação 

aprofunda a crise formativa contemporânea ao separar conhecimento técnico 

de compromisso ético e vocacional. 

Nesse sentido, Parker J. Palmer oferece uma crítica incisiva ao modelo 

educacional dominante, ao afirmar que a crise da educação contemporânea 

está enraizada na fragmentação do sujeito. Para o autor: 



“A crise da educação é, em sua essência, uma crise espiritual e 

relacional, pois separamos o que sabemos de quem somos e de por que 

fazemos o que fazemos” (Palmer, 2017, p. 14). 

Essa afirmação revela que a formação, quando desvinculada de uma 

cosmovisão integradora, tende a produzir indivíduos funcionalmente 

competentes, porém existencialmente desorientados. A consciência pós-

moderna, ao relativizar narrativas abrangentes, intensifica essa fragmentação 

ao deslocar o sentido da formação para escolhas individuais imediatas, 

enfraquecendo referenciais compartilhados de verdade e bem. 

Palmer argumenta ainda que a educação autêntica deve integrar 

conhecimento, identidade e vocação, compreendendo a aprendizagem como 

um processo que envolve o ser humano em sua totalidade. Ele afirma: 

“Ensinar e aprender não dizem respeito apenas à transmissão de 

informações, mas à formação de pessoas capazes de viver de maneira íntegra, 

conectando seu trabalho, suas crenças e seu chamado” (Palmer, 2017, p. 22). 

Essa perspectiva dialoga diretamente com a noção de cosmovisão 

como eixo formativo, pois reconhece que toda prática educativa comunica, 

explícita ou implicitamente, uma visão de mundo. 

No âmbito da liderança, as implicações dessa integração tornam-se 

ainda mais evidentes. Em contextos organizacionais, comunitários e 

religiosos, a ausência de uma cosmovisão integrada tende a gerar líderes 

tecnicamente competentes, mas eticamente frágeis e emocionalmente 

instáveis, incapazes de sustentar decisões coerentes em cenários de pressão, 

ambiguidade e conflito. A consciência pós-moderna, ao enfatizar a fluidez 

identitária e a autonomia individual, frequentemente dificulta a construção de 



compromissos duradouros e de uma ética orientada por valores 

transcendentes. 

Por outro lado, cosmovisões consistentes oferecem fundamentos para 

liderança sustentável, pois fornecem critérios estáveis de discernimento 

moral, sentido de responsabilidade coletiva e horizonte de propósito que 

transcende interesses imediatos. Nesse sentido, a cosmovisão atua como um 

marco interpretativo que orienta não apenas o que o líder faz, mas quem o 

líder se torna ao longo de sua trajetória. 

Em contextos religiosos e vocacionais, essa dinâmica assume uma 

dimensão ainda mais profunda. A liderança vocacional envolve não apenas 

desempenho funcional, mas fidelidade ao chamado, coerência ética e 

maturidade emocional. A ausência de uma cosmovisão integradora tende a 

produzir o que a literatura descreve como ativismo desprovido de 

enraizamento, no qual o fazer ministerial se desconecta do ser, favorecendo 

desgaste emocional, perda de sentido e crises vocacionais. 

A cosmovisão, nesse cenário, atua como um eixo integrador do 

desenvolvimento vocacional, organizando valores, emoções, decisões e 

práticas em torno de uma narrativa de sentido. Ela oferece categorias para 

interpretar sofrimento, fracasso, espera e esperança, permitindo que o 

indivíduo sustente sua vocação mesmo em contextos adversos. Como 

observado por Palmer: 

“A vocação não é apenas o que fazemos para viver, mas a expressão 

mais profunda de quem somos chamados a ser no mundo” (Palmer, 2017, p. 

35). 



Ao mesmo tempo, a consciência pós-moderna exerce um papel crítico 

e desafiador sobre as cosmovisões, exigindo que elas se expressem de forma 

dialogal, humilde e encarnada. Cosmovisões que ignoram a pluralidade 

cultural ou recorrem ao autoritarismo epistemológico tendem a perder 

relevância formativa. Assim, a tensão entre cosmovisão e pós-modernidade 

pode ser compreendida como produtiva, na medida em que desafia propostas 

formativas a integrarem convicção e abertura, verdade e escuta, identidade e 

hospitalidade. 

Dessa forma, a integração entre cosmovisão e consciência pós-

moderna oferece um quadro teórico robusto para repensar formação, liderança 

e desenvolvimento vocacional em chave integral. Ela aponta para modelos 

formativos que não se limitam à capacitação técnica, mas priorizam a 

formação do caráter, da maturidade ética e da identidade vocacional. Em 

última instância, tais modelos buscam formar pessoas capazes de habitar a 

complexidade contemporânea com coerência, responsabilidade e esperança, 

articulando fé, razão, emoção e prática em uma visão de mundo integrada e 

vivida. 

 

Integração da trajetória pessoal e ministerial: Cosmovisão e 

Consciência Pós-Moderna na Minha Trajetória de Vida e no Doutorado 

A construção da minha cosmovisão não ocorreu de forma repentina, 

nem se restringiu a um único ambiente. Ela foi sendo formada ao longo da 

vida pela convivência em múltiplos contextos — família, igreja, estudo, 

trabalho e missão — que ampliaram minha sensibilidade cultural e me 

ensinaram a ler pessoas e realidades com mais profundidade. Essa vivência 



plural confirmou, na prática, que não existe neutralidade: todos interpretamos 

o mundo a partir de pressupostos, valores e narrativas que organizam nosso 

pensamento, nossas escolhas e nosso modo de servir. Por isso, amadurecer a 

cosmovisão não é apenas ganhar informação; é refinar as lentes com as quais 

discernimos o que é verdadeiro, bom e relevante — especialmente em um 

tempo marcado por pluralismo, relativização de valores, múltiplas identidades 

e disputas de sentido. 

Nesse processo, aprendi que a liderança, em contextos reais, não pode 

ser exercida como “modelo importado” nem como imposição de uma única 

leitura de mundo. Ao contrário, ela exige consciência cultural, humildade 

intelectual e capacidade de ouvir antes de reagir. Em ambientes de fé, esse 

discernimento se torna ainda mais decisivo: servir pessoas implica 

compreender suas linguagens, dores, aspirações e pressupostos — e, ao 

mesmo tempo, manter firmeza identitária e fidelidade à missão. Assim, a 

cosmovisão bíblica não funciona como uma “bolha” isolante, mas como uma 

estrutura integradora que orienta o modo de interpretar o mundo, lidar com a 

complexidade humana e responder à pós-modernidade com clareza, 

compaixão e convicção. 

Durante o doutorado, essa competência deixou de ser apenas um 

repertório acumulado pela experiência e passou a ser alvo de investimento 

deliberado. De modo especial, duas leituras tiveram impacto direto na 

ampliação da minha visão de mundo e na maneira como compreendo 

liderança: Liderança Autêntica, de Bill George, e Compreendendo as 

Organizações… Finalmente!, de Henry Mintzberg. Esses livros funcionaram 

como “chaves hermenêuticas” — não apenas para entender liderança e 



organizações, mas para reposicionar minha própria atuação pastoral e 

institucional dentro de uma lógica mais consciente, contextual e coerente com 

valores. 

A leitura de Bill George aprofundou em mim uma convicção decisiva: 

liderança verdadeira não nasce de técnicas, mas de identidade. Isso ampliou 

minha cosmovisão ao deslocar o centro da liderança de desempenho para 

caráter, e de imagem para integridade. Em um mundo que frequentemente 

premia performance, aceleração e resultados imediatos, a proposta da 

liderança autêntica me levou a reafirmar uma visão mais cristã e mais 

humana: liderar é responder a um chamado, não construir um personagem; é 

ser fiel antes de ser eficaz; é sustentar valores mesmo quando isso custa. Essa 

perspectiva reorganizou minha compreensão de poder, propósito e missão. Eu 

passei a enxergar com mais clareza que a crise — tão comum em tempos 

líquidos e imprevisíveis — não cria caráter, mas revela o que realmente 

governa o interior do líder. Por isso, o fortalecimento interior, a autodisciplina 

e a coerência ética deixaram de ser apenas virtudes desejáveis e se tornaram 

fundamentos para uma liderança que atravessa a pós-modernidade sem se 

diluir. 

Já Mintzberg provocou em mim um segundo deslocamento, 

igualmente formativo: o modo como vejo organizações. Sua abordagem me 

ajudou a abandonar leituras simplificadas — organizações como máquinas, 

estruturas como “a solução”, organogramas como retrato da realidade — e a 

assumir uma cosmovisão mais orgânica, relacional e sistêmica. Esse livro 

ampliou minha visão de liderança ao mostrar que não existe “uma forma 

certa” de organizar ou liderar, porque organizações são sistemas vivos, 



moldados por missão, cultura, forças internas e contextos específicos. Essa 

percepção conversa diretamente com a teologia prática do ministério: a igreja 

não é uma empresa religiosa, mas um corpo vivo; não é apenas estrutura, mas 

comunhão; não é apenas eficiência, mas fidelidade; não é apenas controle, 

mas significado. Assim, aprendi a discernir com mais maturidade quando o 

desafio é estrutural, quando é cultural, quando é relacional — e quando é 

espiritual. Isso elevou minha capacidade de ler o “ambiente invisível” que 

sustenta (ou sabota) a missão: cultura, vínculos, confiança, conflitos e 

narrativas compartilhadas. 

Essas duas leituras, em conjunto, produziram um efeito integrador na 

minha cosmovisão e na minha prática de liderança: Bill George reforçou o 

“dentro” (identidade, propósito, valores, coerência), e Mintzberg ampliou o 

“fora” (complexidade organizacional, forças culturais, contextos diversos, 

limites dos modelos universais). Como resultado, minha visão de liderança se 

tornou mais completa: o líder precisa ser íntegro para não se corromper, e 

precisa ser contextual para não ser ingênuo. Precisa carregar convicção sem 

rigidez, e exercer adaptação sem relativismo. Precisa compreender pessoas e 

sistemas, missão e cultura, princípios e ambiguidades. 

Assim, no período do doutorado, eu aprofundei essa competência ao 

aprender a transitar com mais lucidez entre mundos: o mundo das ideias e o 

mundo das pessoas; o mundo da estrutura e o mundo da cultura; o mundo da 

missão e o mundo das tensões que cercam a missão. Esse percurso consolidou 

em mim uma consciência mais realista e, ao mesmo tempo, mais esperançosa 

diante da pós-modernidade: a liderança do nosso tempo não é a que controla 

melhor, mas a que discerne melhor; não é a que fala mais alto, mas a que 



escuta mais profundamente; não é a que se impõe por posição, mas a que se 

sustenta por autoridade moral, fidelidade e serviço. 

Ao final, reafirmo: ampliar cosmovisão não significa abandonar 

convicções; significa aprofundá-las com discernimento. E desenvolver 

consciência pós-moderna não é absorver relativismo; é entender o tempo em 

que vivemos para servir melhor, comunicar com mais sabedoria e liderar com 

mais humanidade e fidelidade ao chamado. 

 

 

Referências 

Bartholomew, C. G., & Goheen, M. W. (2014). The drama of Scripture: Finding our 

place in the biblical story (2nd ed.). Grand Rapids, MI: Baker Academic. 

Bauman, Z. (2013). Modernidade líquida (Trad. P. Dentzien). Rio de Janeiro, RJ: 

Zahar. (Trabalho original publicado em 2000) 

Lyotard, J.-F. (2010). A condição pós-moderna: Um relatório sobre o saber (Trad. R. 

Corrêa Barbosa). Rio de Janeiro, RJ: José Olympio. (Trabalho original publicado em 

1979) 

McGrath, A. E. (2017). The intellectual world of C. S. Lewis. Oxford, England: Wiley-

Blackwell. 

Newbigin, L. (2013). The gospel in a pluralist society. Grand Rapids, MI: Eerdmans. 

(Trabalho original publicado em 1989) 

Palmer, P. J. (2017). The heart of higher education: A call to renewal. San Francisco, 

CA: Jossey-Bass. 

Sire, J. W. (2015). Naming the elephant: Worldview as a concept (2nd ed.). Downers 

Grove, IL: IVP Academic. 

Taylor, C. (2007). A secular age. Cambridge, MA: Harvard University Press. 

 

 



Artefatos 



Experiências Passadas Experiências Planejadas Documentos / Artefatos 

1. Bacharel em Teologia 

 

1. Preparação e apresentação de 

palestras e sermões em concílios, 

treinamentos, cultos, etc. 

1. Diploma de Teologia 

(UNASP/INTA) 

2. Pós-graduação em 

Liderança (MBA) 

2. Leitura do Livro: Liderança 

Autêntica (Bill George) 

2. Certificado de Pós-graduação 

em Liderança 

 

3. Pós-graduação em 

Ciência e Religião 

(MBA) 

3. Leitura do Livro: 

Compreendendo as 

Organizações… Finalmente! 

(Henry Mintzberg) 

3. Certificado de Pós-graduação 

em Ciência e Religião  

 

4. Mestrado em 

Liderança 
 

4. Certificado de Mestrado em 

Liderança 

 

5. Curso: Os 7 Hábitos de 

Pessoas Altamente 

Eficazes  

 

5. Certificado do curso: Os 7 

Hábitos de Pessoas Altamente 

Eficazes 

 

6. Curso: Conversas 

Cruciais 
 

6. Certificado do curso: 

Conversas Cruciais 

 

7. Curso: Coaching 

Profissional 
 

7.1. Certificados do curso de 

Coaching: Professional Coaching 

Alliance, PCA 

7.2. Certificado de membro da 

International Association of 

Coaching, IAC 

7.3. Certificado de membro da 

Sociedade Latino-Americana de 

Coaching 

7.4. Certificado de membro da 

Sociedade Europeia de Coaching 

8. Curso: Avaliação de 

Perfil Comportamental 
 

8. Certificado de Avaliação de 

Perfil Comportamental: 

Professional DiSC Certification 

 

9. Curso: Fundamentos 

da Liderança 
 

9. Certificado do Curso: 

Fundamentos da Liderança 

 

10. Fórum Pedagógico  

10. Certificado do Fórum 

Pedagógico 

 

11. I Congresso Sul-

Americano de Liderança 

Adventista 

 

11. Certificado do I Congresso 

Sul-Americano de Liderança 

Adventista 

 



12. Conselho de 

Educação da USB 
 

12.1. Certificado – 41º Conselho 

de Educação da USB 

12.2. Certificado – 42º Conselho 

de Educação da USB 

12.3. Certificado – 43º Conselho 

de Educação da USB 

12.4. Certificado – 44º Conselho 

de Educação da USB 

 

13. Fórum Mineiro de 

Liberdade Religiosa 
 

13. Certificado do II Fórum 

Mineiro de Liberdade Religiosa 

 

14. Simpósio Bíblico  

14. Certificado do Simpósio 

Bíblico-Teológico Sul-

Americano 

 

  

15. Artigo Longo, apresentado no 

I Congresso Sul-Americano de 

Liderança Adventista. 

  16. Palestras e Sermões 

  
17. Livro: Liderança Autêntica 

(Bill George) 

  

18. Livro: Compreendendo as 

Organizações… Finalmente! 

(Henry Mintzberg) 

 

 

Documentos / Artefatos 

1. Diploma de Teologia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

2. Certificado de Pós-graduação em Liderança 

 

 

 

 

 

 

 

 

4. Certificado de Mestrado em Liderança 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5. Certificado do curso: Os 7 Hábitos de Pessoas Altamente Eficazes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

6. Certificado do curso: Conversas Cruciais 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

7.1. Certificados do curso de Coaching: Professional Coaching Alliance, PCA 

 

 

 

 

 

 

 

 



7.2. Certificado de membro da International Association of Coaching, IAC 

 

 

 

 

 

 

 

 

7.3. Certificado de membro da Sociedade Latino-Americana de Coaching 

 

 

 

 

 

 

 

 

7.4. Certificado de membro da Sociedade Europeia de Coaching 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8. Certificado de Avaliação de Perfil Comportamental: Professional DiSC 

Certification 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

9. Certificado do Curso: Fundamentos da Liderança 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10. Certificado do Fórum Pedagógico 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

11. Certificado do I Congresso Sul-Americano de Liderança Adventista 

 

 

 

 

 

 

 

 

12.1. Certificado – 41º Conselho de Educação da USB 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12.2. Certificado – 42º Conselho de Educação da USB 

 

 

 

 

 

 

 

 

12.3. Certificado – 43º Conselho de Educação da USB 

 

 

 

 

 

 

 

 

12.4. Certificado – 44º Conselho de Educação da USB 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13. Certificado do II Fórum Mineiro de Liberdade Religiosa 

 

 

 

 

 

 

 

14. Certificado do Simpósio Bíblico-Teológico Sul-Americano 

 

 

 

 

 

 

 

15. Artigo Longo, apresentado no I Congresso Sul-Americano de Liderança 

Adventista. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16. Palestras e Sermões  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

17. Livro: Liderança Autêntica (Bill George) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18. Livro: Compreendendo as Organizações… Finalmente! (Henry Mintzberg) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


